


Michal Vojtáš e Magna Martínez (eds.)

LAS - ROMA

EDUCAZIONE SALESIANA 
E CORRENTI PEDAGOGICHE 

DEL TERZO MILLENNIO 
Atti del primo seminario 

sull’esperienza educativa salesiana 
 
 

21 giugno 2025 Università Pontificia Salesiana



© 2025 by LAS - Libreria Ateneo Salesiano 
Piazza dell’Ateneo Salesiano, 1 - 00139 ROMA 
https://www.editricelas.it 
 
ISBN 978-88-213-1652-4 
 
Elaborazione elettronica e Stampa: 
Tipografia Salesiana Roma - Via Umbertide, 11 - 00181 Roma • tipolito@donbosco.it 

Finito di stampare: Ottobre 2025

Copertina e illustrazione a cura di Sara Zollo



L’Università Pontificia Salesiana (UPS) e la Pontificia 
Facoltà di Scienze dell’Educazione “Auxilium” hanno in-
trapreso un progetto triennale di ricerca dal titolo signifi-
cativo e sfidante: Esperienza educativa salesiana: Ripen-
sare il Sistema Preventivo a 150 anni dallo scritto di Don 
Bosco. L’occasione per questa iniziativa è fornita dalla ri-
correnza, nel 2027, del 150° anniversario della pubblicazio-
ne del celebre testo di Don Bosco sulla sua esperienza edu-
cativa chiamato “Sistema Preventivo”. Questo progetto ri-
sponde all’esigenza profonda di interrogarsi criticamente 
su come l’educazione salesiana, nella sua ispirazione origi-
nale, possa continuare a orientare efficacemente le scelte 
pedagogiche e pastorali nel contesto attuale, segnato da 
cambiamenti sociali, culturali e tecnologici dirompenti. 

La ricerca si sviluppa attraverso una serie di seminari 
interdisciplinari e si concluderà con un congresso inter-
nazionale. Il percorso intende promuovere un confronto 
aperto e approfondito tra la tradizione salesiana e le più 
attuali correnti pedagogiche, guardando con attenzione 
alle sfide poste da fenomeni quali individualismo, relati-
vismo, cultura digitale, polarizzazione sociale e globaliz-
zazione multiculturale. 

Il seminario inaugurale della serie, di cui presentiamo 
gli atti, si è svolto il 21 giugno 2025 ed è stato incentrato 
sul tema “Modelli educativi e mondi giovanili”. Obiettivo 
centrale è stato quello di esplorare alcune tra le più signi-
ficative correnti pedagogiche contemporanee, esaminando 
il loro impatto sui giovani e valutando possibili integra-
zioni e innovazioni all’interno della prospettiva educativa 
salesiana. 

Presentazione

3



La metodologia scelta ha favorito un approccio inte-
rattivo, caratterizzato da una prima fase di esposizione 
teorica da parte degli esperti, seguita da tre sessioni di di-
scussione in piccoli gruppi organizzate secondo la dina-
mica del “World Café”. Questa modalità ha permesso un 
confronto ampio e fecondo, con attenzione sia al contesto 
interculturale che alle specifiche risonanze salesiane dei 
temi affrontati.  

I principali obiettivi del seminario includono la promo-
zione della collaborazione tra docenti e dottorandi delle 
due istituzioni coinvolte, l’approfondimento delle diverse 
correnti educative in rapporto alle problematiche giova-
nili attuali, e la preparazione del terreno teorico e meto-
dologico per i successivi appuntamenti della ricerca. Nel 
seminario sono stati presentate le seguenti macro-corren-
ti teorico-metodologiche nel campo dell’educazione:  

1.  Pedagogia classica e l’educazione del carattere; 
2.  Educazione pro-sociale e civica; 
3.  Modello terapeutico nell’educazione; 
4.  Pedagogia per competenze; 
5.  Approccio digitale nell’educazione. 

Andrej Rajský dell’Università di Trnava ha suggerito 
una rilettura dell’educazione morale attraverso il para-
digma della pedagogia classica e dell’educazione del ca-
rattere. Partendo dalla filosofia di Jan Patočka e dai suoi 
tre “movimenti vitali” (radicamento, conservazione, aper-
tura alla verità), Rajský va oltre all’approccio cognitivista 
di Kohlberg, ritenuto insufficiente a spiegare il compor-
tamento morale. Propone invece una pedagogia fondata 
sull’etica delle virtù, con particolare attenzione alla phro-
nesis (saggezza pratica) e alla philía (amicizia), quali virtù 
maestre necessarie per la formazione integrale della per-
sona. Rajský valorizza inoltre l’esperienza educativa sa-

4



lesiana e il movimento contemporaneo dell’educazione del 
carattere, evidenziando come essa sia implementata in 
ambito scolastico in diversi contesti, con l’obiettivo di for-
mare studenti capaci di giudizio morale, resilienza, coo-
perazione e leadership orientata al bene comune. 

Alessandra Morelli, già delegata dell’UNHCR per i ri-
fugiati, presenta un modello educativo fondato sul -
l’“economia della cura”, che riconfigura l’educazione pro-
sociale e civica come percorso di umanizzazione centrato 
sulla responsabilità, sull’ascolto e sulla reciprocità. In 
contrapposizione alla logica dell’efficienza e del profitto 
tipica dell’homo oeconomicus, Morelli propone la figura 
dell’homo reciprocus, promotore di legami solidali e di 
prossimità attiva. L’educazione, secondo il suo approccio, 
deve coinvolgere l’intera persona attraverso esperienze 
concrete di incontro con le marginalità, lo “sguardo peri-
ferico” e l’esercizio quotidiano dei diritti umani come pra-
tiche di cura. Centrale è la dimensione dialogica e rela-
zionale della formazione, intesa non come trasmissione 
unilaterale di saperi, ma come costruzione condivisa di 
senso civico, empatia e responsabilità collettiva. La pro-
posta si traduce in percorsi formativi interdisciplinari e 
trasformativi, capaci di generare una cittadinanza etica-
mente consapevole e orientata alla giustizia sociale. 

Jack Finnegan, salesiano esperto in psicologia, spiri-
tualità e accompagnamento, presenta il Sistema Preven-
tivo salesiano come un approccio educativo profondamente 
integrato con la psicologia contemporanea, il coaching e 
la spiritualità. Il focus della sua riflessione è sul passaggio 
da una condizione di impotenza a una di crescita e fiducia, 
attraverso l’ascolto empatico e contemplativo, l’autorifles-
sione e la valorizzazione delle emozioni positive. Finnegan 
propone una visione in cui la ragione, la religione e l’amo-

5



revolezza si coniugano con metodologie legate alla psico-
logia contemplativa. Sottolinea l’importanza della presen-
za, dell’apertura mentale, e della connessione profonda 
con sé stessi, con gli altri e con il trascendente, per facili-
tare processi educativi trasformativi e liberanti. L’inter-
vento è arricchito da riferimenti a teorie della non-dualità, 
della psicologia della pace e della Teoria U, mostrando co-
me il Sistema Preventivo possa diventare una pratica viva 
di accompagnamento e crescita personale e comunitaria 
in un mondo complesso e interconnesso. 

Paolo Zubelli, formatore e manager di risorse umane, 
propone una riflessione sulla pedagogia per competenze, 
intesa in senso olistico e articolata nei tre saperi fonda-
mentali: sapere (conoscenze teoriche), saper fare (esperien-
za pratica) e saper essere (capacità relazionale e identita-
ria). Zubelli evidenzia la rilevanza di un bilancio personale 
delle competenze, utile per aumentare consapevolezza e 
valorizzare abilità spesso nascoste. Sottolinea inoltre la di-
stinzione tra competenze hard (tecniche, codificate) e soft 
(relazionali, trasversali), e invita a riflettere su quanto le 
giovani generazioni e il sistema educativo siano realmente 
consapevoli dell’importanza delle soft skill, specialmente 
in un contesto di trasformazione digitale. 

Pier Cesare Rivoltella, dell’Università di Bologna, de-
linea una riflessione critica sulla pedagogia digitale, inte-
sa non solo come uso di strumenti tecnologici, ma come 
ripensamento profondo dell’educazione nell’era digitale. 
Egli sottolinea la necessità di superare approcci mera-
mente strumentali per abbracciare una pedagogia della 
relazione e dell’interdipendenza, in cui l’educatore sia fi-
gura di prossimità, fiducia e cura. Rivoltella propone 
un’alleanza tra digitale e sistema preventivo salesiano, 
dove le tecnologie diventano ambienti educativi capaci di 

6



intercettare i giovani nei loro linguaggi e ritmi, favorendo 
percorsi personalizzati e relazioni significative. In questa 
prospettiva, l’insegnante/tutor assume un ruolo simile a 
quello dell’educatore in cortile, moderando le interazioni 
online come gesto pedagogico e promuovendo un uso etico 
e consapevole del digitale, volto alla formazione di citta-
dini responsabili e solidali. 

L’ultima parte della pubblicazione riassume i frutti del 
lavoro in gruppi organizzato secondo la metodologia del 
World Café che favorisce lo scambio e la disseminazione 
di intuizioni pregnanti per il futuro. Il dialogo ha coinvolto 
un centinaio di docenti dell’UPS, dell’Auxilium e di altri 
centri collegati. Le sintesi delle conversazioni sono orga-
nizzate per aree geografiche di origine dei partecipanti 
(Italia, Europa nord, America, Asia, Africa). Le convergen-
ze emerse mostrano una base valoriale condivisa – centra-
ta su relazione educativa, comunità accogliente ed educa-
zione integrale – ma emergono anche specificità che riflet-
tono coordinate culturali, sociali e carismatiche originali.  

L’insieme di questi contributi offre un quadro artico-
lato e stimolante, aprendo nuove prospettive per ripensa-
re in modo creativo e profondo l’eredità pedagogica sale-
siana, alla luce delle urgenze educative del nostro tempo. 

 
Roma, 16 agosto 2025 

Michal Vojtáš, SDB 
e Magna Mayela Martínez Jiménez, FMA

7



145

Per organizzare il lavoro dei gruppi durante il semina-
rio Esperienza educativa salesiana: ripensare il Sistema 
Preventivo a 150 anni dallo scritto di Don Bosco abbiamo 
adottato il metodo World Café. Il percorso di conversazio-
ne tra i docenti dell’UPS, dell’Auxilium e dei centri colle-
gati si è articolato in tre turni successivi di discussione, 
ciascuno introdotto con una domanda specifica. Il primo 
turno di dialogo aveva l’obiettivo di suscitare un brain-
storming iniziale per far emergere liberamente alcune ri-
sonanze salesiane significative dopo gli stimoli delle re-
lazioni del mattino. I partecipanti sono stati invitati a 
condividere principi, valori, sfide, metodologie, prassi o 
ambienti educativi che ritengono fondamentali per vivere 
il Sistema Preventivo oggi.  

Nel secondo turno ci siamo riorganizzati per aree geo-
grafiche (Italia, Europa Nord, America, Asia, Africa). La 
finalità era connettere la pertinenza del Sistema Preven-
tivo con le sfide attuali dei giovani nei diversi con-
testi culturali.  

Il terzo turno di discussioni si muoveva verso una lo-
gica più operativa e propositiva. Mantenendo la suddivi-
sione per continenti, l’obiettivo conclusivo era quello di 

1 Professore di pedagogia salesiana all’Università Pontificia  
Salesiana. 

2 Professoressa di didattica alla Pontificia Facoltà di Scienze  
dell’Educazione Auxilium.

Stimoli salesiani e interculturali 
dei gruppi di dialogo 

 
Michal VOJTÁŠ1 e Magna Mayela MARTÍNEZ JIMÉNEZ2



146

raccogliere suggerimenti operativi e prospettive di 
rinnovamento del Sistema Preventivo specifiche per 
ogni contesto culturale.  

Dalle cinque sintesi continentali emergono significa-
tive convergenze, ma anche accenti diversi e specificità 
culturali. Anzitutto, vi è una base valoriale condivisa: i 
termini come “educazione”, “giovani” e “salesiano” com-
paiono con alta frequenza in tutti i gruppi, figurando ai 
primi posti nelle diverse liste di parole chiave. Trasver-
salmente infatti ricorrono alcuni temi forti: la centralità 
della relazione personale e amorevole con il giovane (il 
“cuore” del Metodo Preventivo, enfatizzato in modo una-
nime), l’idea di comunità educante (dallo spirito di fami-
glia di Don Bosco fino al ripensamento attualizzante della 
comunità accogliente per contrastare la solitudine dei ra-
gazzi contemporanei), e la necessità di un’educazione in-
tegrale che formi “testa, cuore e mani” (valori, spiritualità 
e competenze insieme) in linea con il binomio “buoni cri-
stiani e onesti cittadini”. Questi elementi rappresentano 
un patrimonio comune, riconosciuto a ogni latitudine: 
tutti i partecipanti, pur con prospettive diverse, hanno 
riaffermato i pilastri fondamentali del Sistema Preventivo 
e la loro validità nel mondo di oggi. 

Allo stesso tempo, le discussioni evidenziano anche delle 
differenze di accento legate ai contesti socio-cultu-
rali. Ad esempio, la sfida del digitale è emersa con parti-
colare insistenza in Europa (sia in Italia sia nel Nord Eu-
ropa), dove il termine “digitale” figura tra i più citati; qui 
ci si interroga su come educare i “nativi digitali” bilancian-
do innovazione tecnologica e rapporto umano. In Africa, 
invece, spicca il riferimento al concetto tipico dello “Ubun-
tu”, segno di una specifica attenzione a integrare la filosofia 
comunitaria africana nel lessico educativo salesiano.  



147

La secolarizzazione e la conseguente crisi di appar-
tenenza giovanile sono percepite come urgenza soprattut-
to in Europa Nord, dove si lamenta la mancanza di figure 
adulte credibili e si sottolinea la ricerca di nuove e acco-
glienti comunità di fede. Al contrario, in Asia e Africa il 
problema non è tanto la mancanza di spiritualità – anzi, 
i giovani sono aperti al trascendente – quanto la necessità 
di rendere questa dimensione accessibile e inclusiva in 
contesti multireligiosi: in Asia si propone infatti di parla-
re di “spiritualità olistica” più che di religione in senso 
stretto, mentre in Africa si insiste su un annuncio di fede 
che parta dai valori tipici della cultura.  

Le sfide sociali emergono con volti diversi nei vari 
continenti: in America Latina preoccupano l’instabilità 
sociale e familiare, in Africa i conflitti, la migrazione e la 
tutela dei diritti umani, in Europa le nuove povertà esi-
stenziali come la solitudine, il senso di vuoto e il relativi-
smo etico. Di conseguenza, anche le proposte di rinnova-
mento variano: i latinoamericani parlano di reti educative 
per sostenere le opere e di percorsi strutturati di educa-
zione civica; gli africani auspicano una sintesi originale 
tra pedagogia salesiana e antropologia africana, per offri-
re contributi dal Sud del mondo; gli asiatici puntano sul 
ripensare linguaggi e stili educativi per inculturare il Si-
stema Preventivo nelle loro società multireligiose e mul-
ticulturali; gli europei sentono il bisogno di “ridare l’ani-
ma spirituale” all’educazione e di camminare con i giova-
ni nell’contesto digitale e nelle periferie della vita; gli ita-
liani propongono di aggiornare metodologie e linguaggi 
nell’epoca digitale senza perdere la vicinanza ai giovani e 
alle famiglie. 

Possiamo dunque cogliere una unità nella diversità: 
tutti i partecipanti hanno a cuore l’attualizzazione del ca-



148

risma di Don Bosco e, con linguaggi diversi, affermano 
che l’educazione salesiana mantiene una straordinaria fe-
condità, a patto di essere continuamente riletta e incar-
nata nelle realtà locali. I partecipanti, in quanto comunità 
di ricerca hanno creato insieme una visione polifonica ma 
concorde. Come piccola rappresentanza simbolica della 
comunità educativa globale abbiamo abbozzato un af-
fresco di salesianità vissuta nel mondo di oggi, da cui 
emergono linee di continuità e nuove tonalità. Ci sentia-
mo chiamati a ripensare il Sistema Preventivo non tra-
dendo la sua essenza ma rinvigorendolo con il contributo 
di tutte le culture. Questo documento, in prima persona 
plurale, vuole essere la testimonianza di un dialogo fatto 
insieme e un punto di partenza per i futuri seminari e ri-
cerche salesiane in logica interculturale e generativa.  

 
 

1. Risonanze salesiane dall’Italia 

Gruppi dell’Italia sono stati facilitati da Francesca Busnelli, 
Gustavo Cavagnari, Maria Antonia Chinello, Cristiano Ciferri, 
Enrica Ottone e Anna Peron. 

 
Tutti i gruppi italiani convergono sull’idea che il cuore 

dell’educazione salesiana stia nella relazione personale 
basata sulla fiducia, l’ascolto e l’amorevolezza. È stato ri-
cordato l’emblematico episodio del direttore della casa sa-
lesiana di Arese, che era stata precedentemente un car-
cere minorile – ha buttato via le chiavi delle celle prefe-
rendo investire sulla fiducia dei ragazzi piuttosto che sulla 
coercizione. Questa immagine storica riassume l’approc-
cio preventivo: puntare sul legame umano e sulla respon-
sabilizzazione reciproca, anziché limitarsi a imporre re-
gole formali dall’alto. I partecipanti hanno sottolineato 



149

che la presenza educativa autentica – lo “stare con” i gio-
vani nel quotidiano – è imprescindibile: non solo una vi-
cinanza fisica, ma disponibilità a esserci, a dare tempo, a 
dare spazio, ad ascoltare e ad accogliere. I ragazzi avver-
tono immediatamente l’autenticità o meno di tale impe-
gno; sentono se negli educatori c’è reale interesse e bene-
volenza verso di loro.  

Per questo, essere educatori salesiani è descritto come 
una vera arte della relazione, un mestiere del cuore da 
esercitare con passione e coerenza di vita. In sintesi, 
emerge un forte consenso sul richiamo ai pilastri relazio-
nali del Sistema Preventivo tradizionale: un legame 
educativo “caldo”, fondato sull’amorevolezza e sulla fi-
ducia, l’attenzione ai giovani più fragili ed esclusi, e la te-
stimonianza morale attraverso l’esempio personale. Que-
sti elementi costituiscono tuttora il nucleo vitale dell’ap-
proccio salesiano e vanno coltivati con rinnovata cura. In 
conclusione, la prima convergenza emersa è che educare, 
in ottica salesiana, significa innanzitutto stabilire una re-
lazione sincera e vicina, ascoltare attivamente i giovani 
“parlando con loro” più che “parlando dei loro comporta-
menti”, e farli sentire amati. Tale presenza amorevole, 
più passione che mestiere, rimane la cifra inconfondibile 
dell’azione pedagogica di Don Bosco anche nel contesto 
odierno. Gli educatori – laici e religiosi – «devono fare 
esperienza di sudare in cortile, di andare a cercare i gio-
vani, di parlare con loro», ha ricordato un partecipante. 

Un secondo tema trasversale è l’importanza di costrui-
re una comunità educante allargata, che includa tut-
te le figure e gli ambienti significativi attorno ai giovani: 
non solo gli insegnanti e i Salesiani, ma anche la famiglia, 
l’oratorio e la rete sociale più ampia. I gruppi hanno ri-
chiamato con forza il principio salesiano per cui «nessuno 



150

educa da solo»: la formazione integrale della gioventù è 
frutto di una corresponsabilità all’interno di un orizzonte 
di un’educazione corale e comunitaria. Si è rilevato che 
nel contesto occidentale attuale vi è una tendenza all’in-
dividualismo anche tra gli educatori, rischiando di opera-
re come “liberi battitori” ciascuno chiuso nel proprio com-
pito. Per contrastare questa frammentazione, occorre ri-
costruire autentiche comunità educanti, in cui tutte le fi-
gure – dal direttore all’insegnante laico, dal catechista al 
personale ausiliario – si sentano parte di una missione co-
mune e cooperino in modo coordinato. Si suggerisce di la-
vorare prioritariamente con e per le famiglie – non solo 
quelle “regolari” ma anche le sempre più diffuse configu-
razioni familiari “irregolari” – aiutandole a sentirsi parte 
del processo formativo. Ciò significa sia sostenerle nelle 
loro fatiche (ad esempio genitori disorientati o iper-indul-
genti), sia accompagnarle parallelamente ai figli, affinché 
casa, scuola e oratorio procedano in sintonia.  

Anche l’oratorio viene ripensato in questa prospettiva: 
non più solo “luogo” tradizionale di aggregazione, ma pa-
lestra viva di cittadinanza attiva e cura reciproca. 
In uno dei gruppi si è avanzata l’idea di riconsiderare le 
esperienze oratoriane come spazi da «abitare insieme», in 
cui giovani e educatori apprendano sul campo la respon-
sabilità reciproca e la partecipazione comunitaria. L’ora-
torio e la scuola, per definizione, dovrebbero continuare 
a costruire legami collettivi solidi. evitando che anche le 
relazioni educative si riducano a meri rapporti individuali 
isolati. In sostanza, la riflessione collegiale auspica una 
“educazione in rete”: scuole, oratori, famiglie, territorio 
uniti in un sistema vitale di comunicazione e collabora-
zione, dove ogni ambiente diventa parte di un unico am-
biente educativo integrato. Significativamente, si è 



151

fatto notare che oggi l’ambiente educativo non è più con-
finato ai luoghi istituzionali (aula, chiesa, campo da gio-
co), ma coincide con tutti i contesti di vita giovanile, com-
presi quelli informali e virtuali. Educare in comunità si-
gnifica allora anche uscire dai recinti tradizionali ed af-
frontare il rischio di un crescente individualismo relazio-
nale: nell’era dei social media ogni legame tende a ridursi 
a una connessione transitoria fra individui, priva però di 
un senso di comunità, di un “noi” che dia struttura e si-
gnificato a queste relazioni.  

Un altro filone tematico unificante riguarda la cen-
tralità della formazione integrale nel modello sale-
siano, cioè l’educazione di tutte le dimensioni della 
persona – etica, spirituale, affettiva, intellettuale, civica 
– in un unico percorso di crescita armonica. I gruppi han-
no richiamato più volte il tradizionale motto di Don Bosco 
“formare buoni cristiani e onesti cittadini”, rileggendolo 
come invito attuale a non trascurare alcun aspetto dello 
sviluppo giovanile. La scuola salesiana, ad esempio, non 
può ridursi a luogo di istruzione nozionistica, ma deve mi-
rare alla “fioritura” completa di ciascun giovane. Alcuni 
interventi hanno messo in luce, ad esempio, la necessità 
di educare i giovani al bene comune e alle virtù civiche: si 
è citata l’esperienza delle piccole comunità locali (paesi, 
quartieri) dove prendersi cura insieme di un bene pubbli-
co – un giardino, un monumento – diventa palestra di cit-
tadinanza responsabile. Sono state proposte anche attivi-
tà di volontariato condivise tra studenti di scuole “privi-
legiate” e coetanei di realtà marginali (carceri minorili, 
periferie urbane), proprio per far sperimentare ai ragazzi 
la ricchezza dell’incontro con l’altro e sviluppare in loro 
un senso di responsabilità sociale.  

Un elemento centrale della formazione integrale, 



152

emerso in modo trasversale, è l’educazione del carat-
tere e delle virtù. Nel dibattito si è osservato che questo 
tema – caro alla tradizione salesiana – sta tornando di at-
tualità anche a livello internazionale, offrendo spunti pre-
ziosi. Diversi gruppi hanno rimarcato che insegnare la vir-
tù (onestà, fortezza, giustizia, temperanza, ecc.) è ancora 
oggi la strategia preventiva più efficace di fronte alle de-
vianze giovanili: ad esempio, nel contrasto alle dipenden-
ze, formare il buon senso e la responsabilità personale dà 
frutti migliori di un approccio meramente punitivo. Il pi-
lastro della “ragione” nel Sistema Preventivo – inteso co-
me ragionevolezza e dialogo educativo – viene riletto pro-
prio come fondamento per coltivare nei ragazzi un’etica 
personale solida e una consapevolezza delle conseguenze 
delle proprie azioni.  

La formazione integrale nel carisma di Don Bosco ha 
sempre compreso anche la dimensione spirituale e re-
ligiosa, e su questo punto il seminario ha portato rifles-
sioni significative. Si è ricordato che Don Bosco non se-
parava mai l’educazione umana dall’annuncio di fede; tut-
tavia, diversi interventi riconoscono che oggi tale integra-
zione rischia di indebolirsi nella pratica quotidiana. In un 
contesto secolarizzato come quello italiano odierno, la sfi-
da è trovare nuovi linguaggi per comunicare il Vangelo 
ai giovani, evitando sia il moralismo astratto sia il silenzio 
per timore di apparire inadeguati. Del resto, come notano 
i salesiani, i giovani stessi esprimono una domanda di tra-
scendenza: chiedono di parlare di spiritualità, di assoluto, 
di qualcosa che dia significato profondo alle loro vite. Tali 
richieste di «ascolto – trascendenza – dialogo» sono già in 
nuce nel Sistema Preventivo, ma spesso rimangono ideali 
sullo sfondo più che pratica quotidiana. Per questo si in-
siste sul recupero di un “ottimismo educativo” integrale, 



153

che unisca formazione umana e apertura al trascendente. 
È stato citato a tal proposito il concetto di “flourishing” 
contrapposto alla logica del “fruttificare” a ogni costo: il 
fine dell’educazione salesiana è aiutare ogni giovane a fio-
rire secondo i propri talenti e la propria chiamata, non 
semplicemente produrre risultati individuali misurabili.  

Infine, nell’ambito della formazione integrale è emerso 
anche il tema dell’affettività e dell’educazione emo-
tiva. In Italia i giovani vivono cambiamenti culturali che 
richiedono di affrontare apertamente anche questi aspet-
ti: affettività, sessualità, relazioni di genere. Ciò implica 
aggiornare la pastorale giovanile introducendo percorsi 
sull’educazione affettiva, sull’uso responsabile della liber-
tà, sul senso critico verso i modelli mediatici di successo e 
così via. In parallelo, si suggerisce di aggiornare i linguag-
gi con cui trattare questi argomenti: ad esempio, parlare 
di amore, di corporeità, di cittadinanza attiva usando ter-
mini e format comprensibili ai “nativi digitali”, per evi-
tare che i discorsi educativi suonino vuoti o moralistici.  

Anche qui torna l’idea di una formazione dei for-
matori: i salesiani e i laici educatori sentono il bisogno 
di confrontarsi e formarsi tra loro per affrontare insieme 
queste tematiche emergenti, magari attraverso laboratori 
di pratica riflessiva. La formazione è legata al tema tra-
sversale del ripensamento complessivo del Sistema Pre-
ventivo oggi, nel delicato equilibrio tra fedeltà al carisma 
originario e necessità di innovazione. Su questo punto si 
registra anzitutto una forte convergenza: «tutti gli ele-
menti dell’educazione salesiana rimangono attuali» e nes-
sun caposaldo del metodo di Don Bosco andrebbe accan-
tonato. I partecipanti di tutti i gruppi hanno espresso con-
vinta adesione ai valori fondativi – la centralità del gio-
vane, la presenza amorevole, la comunità educativa, la fi-



154

ducia, l’integrazione tra educazione e evangelizzazione – 
ritenendoli principi solidi e preziosi nel nostro contesto. 
È emerso quanto Don Bosco rimanga «giovanissimo» nel-
la pertinenza delle sue idee e come molte delle sue intui-
zioni chiave (il “cortile” come spazio informale di incon-
tro, la comunicazione multi-modale attraverso teatro/mu-
sica, la relazione affettiva come perno educativo) siano 
oggi più che mai attuali e da recuperare.  

Un terzo gruppo tematico ricorrente riguarda le sfide 
poste dall’epoca digitale e dai mutamenti culturali 
contemporanei al tradizionale sistema educativo sale-
siano. I partecipanti concordano nel ritenere che l’attuale 
mondo giovanile, iper-connesso e rapido, richieda un ag-
giornamento dei linguaggi e delle strategie educative: «ci 
accorgiamo di non parlare lo stesso loro linguaggio». La 
vita quotidiana dei ragazzi appare frammentata in mille 
stimoli e micro-interazioni: diversi educatori hanno par-
lato di “tempo polverizzato” dai media digitali, che rende 
più difficile ai giovani fermarsi ad ascoltare in profondità, 
interiorizzare valori e riflettere con calma. Uno degli am-
biti più dibattuti in tutti i gruppi è l’uso delle tecnologie 
digitali nell’educazione connesso con il fenomeno di smar-
rimento linguistico e valoriale: parole chiave della tradi-
zione educativo-etica (come “solidarietà” o “rispetto”) 
hanno perso il loro significato originario nell’uso comune, 
talora venendo percepite perfino in modo distorto o ne-
gativo. Le opinioni qui registrano qualche voce dissonan-
te, evidenziando approcci diversi.  

Da un lato c’è chi spinge per una linea prudente o re-
strittiva: alcuni partecipanti hanno addirittura proposto 
di vietare completamente l’uso di dispositivi digi-
tali in ambito scolastico fino all’adolescenza, ritenendo 
che un’esposizione precoce alla tecnologia deformi i ritmi 



155

naturali di apprendimento e possa «snaturare l’impianto 
del sistema preventivo» tradizionale. Questo fronte, ri-
chiamandosi anche a studi neuroscientifici (come l’“elogio 
della lentezza” di L. Maffei) sostiene la necessità di ral-
lentare i tempi formativi e recuperare modalità “analogi-
che” più umane, arginando i rischi di dipendenza dai so-
cial e fenomeni come l’“autismo virtuale”.  

Dall’altro lato, molti educatori invitano a una visione 
più equilibrata e propositiva: senza ingenuità sui pericoli 
del web, propongono di sfruttare creativamente le 
tecnologie nella didattica, integrandole con attività che 
preservino l’attenzione e la relazione autentica. Si invita 
a usare gli strumenti digitali in modo mirato e non fine a 
sé stesso – ad esempio per simulazioni realmente forma-
tive – evitando un’abdicazione totale al fascino della tec-
nica. Tra questi due approcci estremi (proibizionismo tec-
nologico vs. tecnofilìa acritica) il dibattito ha fatto emer-
gere incertezze e bisogno di linee guida.  

Come sintetizzato in un gruppo, il focus deve rimanere 
sulle persone, non sugli strumenti: non serve erigere “mu-
ri” di divieti tecnici, bensì imparare a comunicare con 
i giovani nel loro linguaggio e colmare il divario 
comunicativo tra generazioni diventano dunque parti 
integranti del rinnovamento pedagogico: ciò significa sia 
aggiornare le metodologie (ad es. introducendo una didat-
tica più cooperativa, interattiva e ritmata sui nuovi lin-
guaggi), sia sviluppare nei giovani quello “sguardo pro-
fondo” capace di distinguere l’essenziale dal superficiale 
nelle relazioni, tanto online quanto offline.  

 
Proposte concrete sul digitale 

 
Le proposte si sono concentrate sull’educazione scola-

stica. Tra le idee più discusse si menzionano:  



156

•   Revisione delle regole scolastiche sull’uso dei 
dispositivi. Alcuni suggeriscono di estendere anche 
alle scuole superiori (come già fatto nella primaria e 
media) il divieto di smartphones e tablets durante le 
ore di lezione. 

•   Introduzione di attività “analogiche” organizzan-
do laboratori espressivi “a tecnologia zero” (narrazioni 
orali, scrittura a mano, teatro, gioco di ruolo, ecc.) per 
far riscoprire ai ragazzi il dialogo diretto, il silenzio ri-
flessivo e la concentrazione prolungata.  

•   Alternanza di metodi didattici. Ispirati dalle ri-
flessioni neuroscientifiche sentite, alcuni docenti han-
no suggerito di dedicare alcune ore in aula all’appren-
dimento “lento” (ad. es., lettura condivisa di testi, di-
scussioni ragionate, esercizi di concentrazione). Altri 
hanno proposto di far maggior uso di strumenti tradi-
zionali (lavagna, quaderni) e ricorrere alla tecnologia 
per creare una novità reale (ad es., simulazioni digitali 
utilizzo di strumenti innovativi). 

•   Formazione degli educatori. Emerge il bisogno di 
potenziare la formazione degli insegnamenti per ri-
spondere meglio ai bisogni educativi dei giovani d’oggi; 
ad. es. sull’uso pedagogico dell’IA o dei social o sulla 
didattica virtuale. Si chiedono anche momenti di scam-
bio di buone pratiche tra scuole e oratori. 

•   Espansione dell’esperienza comunitaria. Infine, 
quasi tutti hanno ribadito l’importanza di spazi e mo-
menti di comunità solidi. Ad es., è stata ricordata la 
opportunità di organizzare “gite di famiglia” o incontri 
fraterni con stile salesiano, in cui trovino spazio la di-
mensione relazionale, spirituale e ludica. 



157

2. Risonanze salesiane dall’Europa nord 

Il gruppo dell’Europa Nord è stato facilitato da Wim Maria 
Etienne Collin 

 
L’obiettivo delle discussioni in gruppo era collegare il 

Sistema Preventivo alle sfide attuali dei giovani europei, 
chiedendosi “quali elementi dell’educazione salesiana  
sono significativi e quali vanno ripensati” nel proprio  
contesto. 

È stata richiamata la centralità del cuore come sede 
integrale della persona. Educare “il cuore” significa for-
mare la persona nella totalità delle sue dimensioni, non 
solo a livello cognitivo ma anche affettivo e spirituale, in 
linea con l’umanesimo di San Francesco di Sales. Si è ci-
tata la relatrice Alessandra Morelli, che al mattino aveva 
osservato come nella società odierna – confusa da fake 
news e superficialità – bisognerebbe “ridare alle parole il 
loro significato originario”. E tra tutte il concetto di “per-
sona” è forse quello di cui urge riscoprire il senso.  

I giovani europei hanno smarrito punti di riferimento 
interiori e strumenti per leggersi dentro. Nei percorsi for-
mativi attuali manca spesso un insegnamento di antro-
pologia e uno spazio per esplorare la domanda “chi è la 
persona umana? Chi sono io?”. Da qui l’appello del gruppo 
a reinserire con forza nei percorsi educativi la dimensione 
antropologica e di senso: educare il cuore e la coscienza, 
aiutare i giovani a conoscersi, a dare nome alle emozioni, 
alle aspirazioni, ai limiti. Questo è sempre stato patrimo-
nio della pedagogia salesiana – basti pensare alle buone 
notti di Don Bosco, che erano pillole quotidiane di antro-
pologia e spiritualità per i giovani. 

Nel dialogo è emersa anche una nota critica e autocri-
tica circa l’idea dell’educazione come accompagnamento 



158

dei giovani al flourishing. Pur riconoscendo la bellezza 
di aiutare i giovani a fiorire, c’è il rischio della dinamica 
di potere implicita nell’atteggiamento “noi facciamo fio-
rire gli altri”. Senza accorgersene, l’educatore potrebbe 
assumere una posizione di superiorità, imponendo il pro-
prio modello di realizzazione al giovane. In controtenden-
za al pericolo segnalato, nel gruppo si è valorizzato il pas-
saggio studiato da Otto Scharmer nella Teoria U, dallo 
stereotyping al prototyping. Don Bosco stesso, infatti, pur 
guidando i giovani, li coinvolgeva da protagonisti nel loro 
percorso. Ripensare il Sistema Preventivo in Europa nella 
logica del flourishing significa curare la dimensione ma-
teriale, psicologica e spirituale. Molti educatori oggi nella 
scuola o nei servizi sociali si occupano dei primi due livelli, 
ma pochi si occupano del terzo. Serve la cura dell’anima 
in senso pieno – Platone chiamava questo terzo livello 
“epimeleia psyches”, la cura per far sì che l’anima realizzi 
la sua vocazione, il suo bene ultimo. 

Una grande sfida individuata dal gruppo Europa Nord 
è stata definita la sfida dell’adulto. Si è ribadito che 
“l’adulto è per antonomasia l’educatore”, ma si è anche 
ammesso, senza reticenze, la carenza di figure adulte di 
riferimento solide, capaci di “generare” e di costruire re-
lazioni significative con i giovani. Il gruppo ha riconosciu-
to che l’educatore salesiano oggi deve essere in continua 
formazione personale. L’adulto educatore (genitore, inse-
gnante, animatore) deve essere davvero integro e coeren-
te, testimone di quello che sta trasmettendo. Non basta la 
formazione accademica, scientifica e teologica, serve so-
prattutto una formazione umana e pedagogica. Un esem-
pio concreto menzionato: possiamo avere catechisti con 
ottima preparazione teologica, ma se non sanno instau-
rare una relazione educativa efficace, o non possiedono 



159

alcuni elementi del metodo didattico, l’azione educativa 
non incide.  

Per ripensare il Sistema Preventivo sarà necessario an-
dare oltre alla pedagogia delle competenze di prove-
nienza dal mondo manageriale-aziendale. La sua adozione 
in ambito educativo non è neutra in quanto porta una vi-
sione riduttiva della formazione, come se la persona fosse 
una semplice “cassetta degli attrezzi” da riempire. 
Un’educazione integrale, infatti, non può limitarsi a tra-
smettere know-how trasferibile, ma deve formare il ca-
rattere, la visione del mondo, la creatività del giovane. Si 
è citata la “pedagogia trasformativa” come paradigma 
alternativo alla sola competence-based education: essa sot-
tolinea la totalità della persona, in contrapposizione a un 
approccio frammentato non lontano dall’addestramento. 
Il gruppo ha concordato che l’educazione salesiana, per 
sua natura, sposa più la logica trasformativa: mira a for-
mare “onesti cittadini” e “buoni cristiani”, quindi persone 
solidali, rette, spiritualmente mature. Si può valorizzare 
anche il concetto dell’“arte educativa”, in quanto l’arte 
presuppone sempre un’apertura creativa, un’irriducibili-
tà a schemi fissi e include anche l’etica e la libertà. 
L’esempio concreto è offerto dall’arte del discernimento e 
dell’accompagnamento spirituale non riducibile a singole 
competenze misurate in modo empirico. 

Legata alla crisi di interiorità, è stata discussa la que-
stione della profonda solitudine di molti giovani europei 
e della mancanza di un orizzonte di senso. Nei Paesi europei 
più secolarizzati i giovani spesso crescono “senza un oriz-
zonte di senso e senza appartenenza”. Il secolarismo diffuso 
ha eroso la dimensione spirituale comunitaria (diminuzione 
di pratica religiosa, famiglie frammentate, individualismo), 
lasciando molti ragazzi soli di fronte alle domande della vi-



160

ta. Si è infatti riflettuto che l’antidoto salesiano alla solitu-
dine è sempre stato creare comunità accoglienti dove i gio-
vani si sentano di casa. Si è citato un dato importante: in 
Francia, nonostante la secolarizzazione, ogni anno migliaia 
di giovani e adulti chiedono il battesimo – segno che cercano 
nella Chiesa quella comunità accogliente e radicata di ap-
partenenza che altrove non trovano. 

In Europa è strategico considerare il fenomeno della 
secolarizzazione. Nel Documento finale del Sinodo sui 
Giovani (n.14) emerge un’interpretazione stimolante, ove 
si vede la secolarizzazione come una “preziosa opportu-
nità per purificarsi da una religiosità di abitudine oppure 
fondata su identità etniche e nazionali”. Oltre alle oppor-
tunità sono ovviamente presenti anche delle difficoltà. 
Nella corsa a offrire una formazione integrale e compe-
tenze a 360 gradi, si dà il rischio che l’educazione della 
fede e la dimensione trascendente scivolino in fondo alle 
preoccupazioni educative. L’approccio preventivo origi-
nale unisce ragione, amorevolezza e religione – quest’ul-
tima intesa come apertura a Dio, senso del sacro, educa-
zione alla fede e alla spiritualità. Questo è ciò che dà ani-
ma e prospettiva alla crescita dei “buoni cristiani”; se tra-
scurato, l’educazione salesiana perde una componente es-
senziale. Citando alcune esperienze, i salesiani hanno svi-
luppato iniziative per accompagnare ragazzi attratti dal 
mondo magico e dall’occultismo (una realtà non infre-
quente, segno di ricerca del sacro deviata). Questo approc-
cio audace è stato molto apprezzato nel gruppo: significa 
che il carisma preventivo può e deve spingersi anche verso 
i nuovi poveri spirituali dei nostri contesti (giovani vitti-
me di dipendenze, di sette, ecc.), recuperando il loro senso 
del sacro e reindirizzandolo positivamente. 

Don Bosco è stato un “edge-walker” (colui che 



161

cammina sui confini e sui margini) andando a cercare i 
ragazzi nei loro ambienti, per strada, nelle officine. L’ac-
compagnatore del futuro sarà uno che cammina sui bordi 
della vita, della povertà, dell’ingiustizia. Se non faremo 
così saremo vittime del group-think, ossia del pensiero au-
toreferenziale chiuso del nostro piccolo cerchio di creden-
ti. Sembra che la presenza salesiana in Europa dovrà es-
sere una presenza missionaria – essere una minoranza 
creativa che sta sulle frontiere. Questi dati hanno fatto 
emergere un’urgenza organizzativa: da un lato, presidiare 
di più le opere educative formali che abbiamo (inserendo 
religiosi e laici formati nei ruoli chiave della scuola, per 
esempio), e dall’altro uscire dalle opere verso gli spazi non 
nostri (università statali, strade, mondo del lavoro, social 
network, i luoghi di aggregazione laica, gli ambienti del 
disagio). Il principio unificante rimane servire i giovani 
in tutte le dimensioni della loro vita, il che oggi richiede 
agli educatori di diventare “edge-walker” nel mondo di-
gitale e sociale, e altrettanto degli “heart-walker” per ac-
compagnare i loro cuori inquieti e in ricerca. 

L’educazione salesiana in Europa va intesa più come 
esperienza che come mera struttura di trasmissione: vi-
vere accanto ai giovani, condividere qualche anno di cam-
mino con loro in uno scambio reciproco. Questo recupero 
di visione “artigianale” e comunitaria dell’educazione è 
stato proposto come antidoto a schemi troppo burocratici 
o standardizzati presenti in Europa. Ripensare il Sistema 
Preventivo significa forse puntare ancora di più su meto-
dologie partecipative, sul “laboratorio di vita” che è l’ora-
torio, il gruppo, la comunità. 

Un altro elemento ripreso dalla tradizione è la visione 
sistemica dell’opera di Don Bosco: si è ricordato come il 
Santo di Valdocco avesse creato un ecosistema educativo 



162

integrato (la cittadella dell’oratorio con chiesa, cortile, 
scuola, laboratorio). Questa interdipendenza tra diversi 
ambienti educativi è vista ancora oggi come un punto di 
forza. In concreto, ciò significa revitalizzare l’idea dell’Al-
leanza Educativa tra salesiani, Figlie di Maria Ausiliatri-
ce, laici, parrocchie, scuole e centri giovanili che lavorano 
in sinergia, evitando compartimenti stagni.  

Fare pastorale della scuola significa proprio “inse-
rire i semi di trascendenza” nel dialogo educativo quoti-
diano – non solo nell’ora di religione, ma anche nelle altre 
materie, o tramite testimonianze, ecc. Si è proposta mag-
giore formazione e autoformazione congiunta tra educa-
tori laici e religiosi, affinché tutto l’ambiente parli un “lin-
guaggio di valori condivisi”. 

Alcune esperienze di pastorale giovanile tradizionale, 
come l’oratorio, vanno ripensati in rapporto con la Chie-
sa locale. Ad esempio, in Irlanda storicamente i vescovi 
hanno voluto mantenere il controllo sulla pastorale gio-
vanile nelle parrocchie e di fatto l’idea dell’oratorio sale-
siano – inteso come centro giovanile extra-parrocchiale – 
non ha trovato spazio. In Belgio, anche se non c’è stato 
un divieto formale, il tessuto ecclesiale si è sviluppato di-
versamente: l’associazionismo cattolico è molto forte e ra-
dicato nelle parrocchie, e ha in un certo senso svolto il 
ruolo aggregativo che in Italia aveva l’oratorio. In altri 
paesi dell’Europa centrale paradossalmente sta tornando 
in auge l’oratorio proprio in contesti dove la scuola riduce 
la sua funzione evangelizzatrice. Si stanno avviando nuo-
vi oratori e c’è richiesta soprattutto nelle periferie urbane, 
tra i giovani più poveri e bisognosi, dove non esistono al-
tre strutture aggregative. L’oratorio rimane un criterio 
permanente, ma in alcuni paesi va “reinventato” o sosti-
tuito da altre forme di presenza tra i giovani. 



163

Allo stesso tempo, molti hanno evidenziato l’importan-
za di educare al digitale. Ci sono cioè due compiti: edu-
care nel digitale e educare al digitale. Quest’ultimo 
significa insegnare ai giovani un uso corretto, etico ed 
equilibrato della tecnologia. C’è dunque necessità di edu-
care i ragazzi alla responsabilità digitale: cos’è onesto e 
cosa no online, come rispettare la verità (non plagiare, 
non diffondere fake news), come tutelare sé stessi e gli al-
tri (privacy, cyberbullismo, ecc.). Il Sistema Preventivo, 
per sua natura preventivo, è chiamato qui a un compito 
nuovo: formare “buoni cristiani e onesti cittadini digita-
li”. Rimane una sfida quella di accogliere il digitale nel 
nostro sistema educativo (usandolo per evangelizzare, 
connettere, coinvolgere in modo creativo), ma senza farsi 
fagocitare.  

Gli educatori dovranno investire nella formazione di-
gitale dei giovani (es. educazione ai media, corsi di uso 
critico dei social, workshop tecnici sulla programmazione 
etica, ecc.), ma anche offrire esperienze “analogiche” forti 
(campi scuola nella natura, volontariato sul campo, labo-
ratori artistici manuali, ecc.) per compensare l’iper-vir-
tualizzazione. Il gruppo del Europa nord è unanime nel 
vedere l’educazione salesiana come un’educazione di pre-
senza e di contatto umano. I rapporti personali diretti 
(fatti anche di odori, di mani che si stringono, di conflitti 
gestiti faccia a faccia) sono insostituibili per una crescita 
equilibrata. La dimensione corporea dell’educazione – è 
stato detto – è “per eccellenza” ciò che ci rende umani, 
mentre un eccesso di virtualità può farci perdere la con-
cretezza della relazione. 



164

3. Risonanze salesiane dall’Africa 

Il gruppo dell’Africa è stato facilitato da Didier Tapsoba e Lucy 
Muthoni Nderi  

 
Il gruppo Africa ha evidenziato la centralità della re-

lazione educativa fondata sulla reciprocità, richia-
mando il concetto di homo reciprocus come cuore del 
Sistema Preventivo: educare è possibile solo nel ricono-
scimento dell’altro nella sua alterità. La relazione educa-
tiva va scelta e custodita, specialmente in contesti di 
conflitto e differenza culturale. È stata riconosciuta come 
sfida chiave quella di educare al riconoscimento dell’altro 
“totalmente diverso da me”, ricordando come l’acco-
glienza salesiana si esprima nel creare spazi di ripartenza 
per gli esclusi, in continuità con lo spirito di famiglia di 
Don Bosco. 

Particolare attenzione è stata data alla pedagogia del 
carattere, centrata su metavirtù come philia e phronesis, 
intese come strumenti essenziali per una formazione in-
tegrale. La phronesis, riletta anche in chiave platonica co-
me apertura alla verità dell’altro, ha condotto a una ri-
flessione sulla felicità: non semplice benessere, ma ricerca 
del vero bene, come voleva Don Bosco per i suoi giovani, 
“felici nel tempo e nell’eternità”. Da qui l’urgenza di 
un’educazione olistica che contrasti la frammentazio-
ne causata dall’iper-specializzazione. L’intuizione salesia-
na di un’educazione che integri ragione, religione e amo-
revolezza resta attuale: Don Bosco mirava alla formazione 
integrale della persona, orientata a una vita piena, “in sé, 
per sé, per gli altri”. 

È stata ribadita la centralità del cuore, sintesi di affet-
tività, coscienza e cultura, che nella visione africana 
integra intelletto, volontà e sentimento, in sintonia 



165

con la pedagogia salesiana. Le virtù si trasmettono con 
l’esempio più che con le parole: i giovani cercano coerenza 
e si affidano a chi sentono credibile. Un incoraggiamento 
può accendere entusiasmo, ma occorre una formazione 
che sviluppi volontà e perseveranza. Centrale è anche la 
comunità educante: l’educazione è relazionale, non indi-
viduale. In un tempo di disillusione, si è criticata la sfidu-
cia degli adulti, sottolineando il bisogno di guide presenti 
e fiduciose. Senza comunità, anche le istituzioni migliori 
rischiano di fallire: il modello dell’“educatore eroe” è sta-
to messo in discussione. 

I partecipanti africani hanno riflettuto sull’integrazio-
ne dei principi salesiani nel contesto culturale africano, 
evidenziando forti affinità, in particolare sul piano del-
l’accoglienza, del senso comunitario e dell’umane-
simo. L’ospitalità africana, che attraverso rituali fa sen-
tire il nuovo arrivato “in famiglia”, è apparsa perfetta-
mente in sintonia con lo spirito di famiglia di Don Bosco 
e proposta come modello educativo da valorizzare. Em-
blematica di questa convergenza è la filosofia africana di 
Ubuntu – “io sono perché tu esisti” – che esprime un 
umanesimo della reciprocità, fondato su accoglienza, le-
game con il creato e riconoscimento dell’altro. Citata da 
Tutu e Mandela come base per relazioni fraterne univer-
sali, Ubuntu è già oggetto di elaborazione pedagogica, spe-
cie in Sudafrica, e può offrire solide basi per un’educazio-
ne salesiana inculturata. È stata proposta come espres-
sione africana dello “spirito di famiglia”, con echi anche 
nella spiritualità cristiana, come nel Cantico delle Crea-
ture. La visione comunitaria e interdipendente che essa 
propone è stata riconosciuta come risorsa educativa pre-
ziosa, per l’Africa e oltre. 

Accanto a queste potenzialità, il gruppo ha evidenziato 



166

sfide e bisogni specifici dei giovani africani. Una delle più 
urgenti è la necessità di riconciliazione e pace, dopo 
anni di conflitti etnici, religiosi e politici. Ma si è sottoli-
neato che non basta pacificare dopo i conflitti: occorre 
educare alla coscienza critica per comprenderne le cause 
profonde e prevenirli. In questo orizzonte, Ubuntu è stato 
indicato anche come via educativa alla cura, alla condivi-
sione e alla pace, capace di contrastare frammentazione 
e isolamento psichico: “portare l’educazione intellettuale 
e psichica attraverso Ubuntu” – è stato detto – per aiutare 
i giovani a superare la confusione e il dolore. 

Un’altra riflessione ha riguardato la spiritualità gio-
vanile africana, vissuta come autentica apertura al tra-
scendente. Un partecipante ha citato un sondaggio della 
BBC che rilevava come in Nigeria il 100% degli intervi-
stati dichiarasse di credere in Dio. Questa sete di senso è 
vista come una risorsa educativa e perfettamente in sin-
tonia con il Sistema Preventivo, che pone la “religione” 
come uno dei suoi pilastri. Si è sottolineato che domande 
come “che senso ha la mia vita?” emergono naturalmente 
nei giovani africani e vanno accompagnate con rispetto e 
autenticità. Il ruolo dell’educatore è intercettare queste 
domande e favorire un cammino spirituale non imposto, 
ma condiviso. In tal senso, si è proposto un approccio che 
parta dall’immanenza – famiglia, natura, comunità – per 
arrivare alla trascendenza, rispecchiando la visione afri-
cana della vita come realtà sacra e unitaria. 

Il gruppo ha anche riconosciuto che l’educazione sale-
siana in Africa è già feconda e ben inserita nel contesto 
locale, ma oggi richiede una nuova fase di attualizzazione. 
Il carisma di Don Bosco ha trovato terreno fertile, come 
dimostra la crescita delle opere, delle vocazioni e della 
partecipazione giovanile. Tuttavia, è emersa l’esigenza di 



167

superare modelli educativi importati per sviluppare rifles-
sioni e pratiche radicate in una lettura africana del cari-
sma. “Oggi siamo preparati, possiamo fare riflessioni no-
stre” – è stato affermato. Non si tratta di chiudersi nel 
particolarismo, ma di offrire contributi originali dal-
l’Africa alla pedagogia salesiana globale. Ubuntu, in 
questo senso, è stato indicato come possibile ispirazione 
per una proposta africana forte e dialogante. Alcuni paesi, 
come il Sudafrica, hanno già iniziato questo cammino, ma 
si è sentita la mancanza di una collaborazione più siste-
matica a livello panafricano. È stata auspicata una rifles-
sione interdisciplinare e condivisa, capace di andare oltre 
la ripetizione di frasi ereditate e confrontarsi con le sfide 
del presente. 

Tra queste sfide emergenti, citate nel passaggio, vi so-
no l’urbanizzazione caotica, le migrazioni forzate, la trat-
ta di esseri umani, i conflitti e l’instabilità politica. Si è 
parlato, ad esempio, dei rischi corsi dai giovani migranti 
africani, spesso vittime di violenza da parte di altri afri-
cani, o della crisi nel Tigray, dove giovani disperati sfrut-
tavano altri giovani. Tutto ciò richiama un’urgenza edu-
cativa profonda: formare coscienze critiche e solidali, ca-
paci di rispettare l’altro, superare divisioni etniche e la-
vorare per il bene comune. Un’educatrice ha richiamato 
la necessità di educare alla giustizia, ai diritti uma-
ni, alla convivenza: dimensioni già presenti nelle rela-
zioni e da integrare pienamente nel Sistema Preventivo.  

Un punto chiave è la dimensione comunitaria 
dell’educazione: l’idea africana del villaggio educativo 
(“per educare un bambino ci vuole un villaggio”) richiama 
alla centralità della comunità educante. Si propone di 
coinvolgere famiglie, vicinati e leader locali, anche per 
contrastare individualismo e corruzione. Educare alla cit-



168

tadinanza attiva e al bene comune è un’urgenza condivi-
sa. Accanto a ciò, il gruppo ha insistito sulla necessità di 
rispondere alle nuove emergenze: migrazioni, traffico di 
esseri umani, guerre, urbanizzazione caotica. Si è chiesto: 
“possiamo ripensare il Sistema Preventivo per affrontare 
queste sfide?”. La risposta è stata sì, purché si abbiano 
creatività e fedeltà dinamica. Serve educare alla pace, alla 
convivenza interculturale, alla gestione nonviolenta dei 
conflitti, alla giustizia sociale. Si propongono percorsi for-
mativi sui diritti umani, supporto psicologico, orienta-
mento professionale e programmi trauma-informed. 

Altro nodo cruciale è la figura dell’educatore: oggi 
deve essere testimone credibile, ma anche mediatore cul-
turale, capace di dialogare con tradizioni locali e valori 
globali. Molti salesiani africani operano isolati, senza tem-
po per riflettere. Per questo si propone di rafforzare le reti 
tra educatori, case di formazione e università salesiane, 
con referenti continentali per la ricerca condivisa. Da qui 
l’appello a rilanciare iniziative istituzionali, come un co-
ordinamento accademico pan-africano o una futura uni-
versità salesiana africana. In vista del 50° anniversario 
del Progetto Africa, si auspica una parola autorevole 
dell’Africa salesiana, che valorizzi le energie già presenti. 
Il gruppo ha concluso con un appello alla corresponsabi-
lità: “le forze ci sono, ma vanno unite”. 

Sono emerse forti convergenze: la centralità della re-
lazione educativa e della comunità, l’importanza di 
un’educazione integrale del cuore, la valorizzazione dei 
valori culturali africani come solidarietà, accoglienza e ri-
spetto del sacro, e l’urgenza di aggiornare le prassi edu-
cative. Vi è consenso sull’esigenza di sviluppare una ri-
flessione africana condivisa, invece di dipendere da mo-
delli esterni. Le divergenze sono state differenze di ac-



169

cento: alcuni hanno privilegiato la formazione spirituale 
e morale, altri l’impegno socio-politico e la trasformazione 
delle strutture. C’è chi propone un cambiamento dal bas-
so, attraverso le pratiche quotidiane, e chi auspica stra-
tegie più sistemiche. Anche nella lettura delle culture tra-
dizionali sono emerse sensibilità diverse: c’è chi vede 
l’Africa come modello di umanità relazionale, e chi ne de-
nuncia contraddizioni come tribalismi e corruzione. Tutti 
concordano, però, su un punto: inculturare non significa 
idealizzare, ma valorizzare ciò che è autentico e trasfor-
mare ciò che lo contraddice. 

In definitiva, il confronto nel gruppo Africa ha eviden-
ziato una grande ricchezza di idee e di entusiasmo nel col-
legare l’eredità pedagogica salesiana con il vissuto e le at-
tese del continente. Le voci raccolte mostrano un forte 
senso di responsabilità: c’è consapevolezza che l’Africa, 
con la sua gioventù numerosa e dinamica, rappresenta og-
gi un “laboratorio vivo” per l’educazione salesiana. I par-
tecipanti hanno manifestato sia orgoglio per i valori afri-
cani (che sentono affini allo spirito di Don Bosco) sia lu-
cida coscienza delle sfide che incombono. La pluralità di 
opinioni ha arricchito la riflessione, delineando un cam-
mino comune: rinnovare il Sistema Preventivo perché i 
giovani africani possano essere, oggi più che mai, “buoni 
cristiani e onesti cittadini” nel loro contesto, protagonisti 
felici e integrali del proprio futuro. La sfida lanciata – e 
condivisa in conclusione da tutti – è quella di lavorare in-
sieme, facendo rete, per tradurre questa visione in prati-
che educative incisive, fedeli al cuore di Don Bosco e al 
cuore dell’Africa.



170

4. Risonanze salesiane dell’Asia 

Il gruppo dell’Asia è stato facilitato da Josmy Jose e Benny  
Joseph 

 
Il gruppo Asia ha condiviso una riflessione profonda 

sulle provocazioni emerse dalle relazioni del seminario, 
cercando di farle dialogare concretamente con il Sistema 
Preventivo. Al centro del confronto è emersa l’urgenza di 
ripensare oggi l’educazione come processo integrale della 
persona. Diversi interventi hanno insistito sull’importan-
za di formare i giovani alla verità e alle virtù, con 
particolare attenzione allo sviluppo del carattere e alla co-
struzione di una solida moralità. Un partecipante ha ri-
chiamato, in proposito, la teoria dei “tre pilastri” della 
moralità – pensiero, emozione e comportamento – sotto-
lineando come l’educazione etica non possa essere ridotta 
al solo rispetto delle regole, ma debba coinvolgere l’inte-
riorità profonda. È stata proposta, in questo senso, una 
visione olistica della formazione, che abbracci le diverse 
dimensioni della persona – fisica, cognitiva, emotiva, so-
ciale, morale e spirituale – come via per accompagnare il 
giovane nella sua pienezza. 

In questa prospettiva, ha trovato spazio anche il rife-
rimento all’educazione “del cuore”, tanto centrale nel-
la visione di Don Bosco. Alcuni membri del gruppo hanno 
richiamato con convinzione il celebre principio secondo 
cui “l’educazione è cosa del cuore”, osservando che ogni 
vero cambiamento passa da lì: dalla capacità di entrare in 
relazione profonda con i giovani, di far sentire loro fidu-
cia, ascolto e affetto autentico. Si è ribadito che la peda-
gogia salesiana, per essere davvero efficace, deve partire 
da questa dimensione relazionale, credendo nei semi di 
bene presenti in ciascun ragazzo. Solo mettendo al centro 



171

il cuore dei giovani – con tutte le loro emozioni, ferite e 
potenzialità – è possibile accompagnarli in un cammino 
educativo che sia realmente trasformativo. 

Questo sguardo sul cuore ha incontrato con forza an-
che le ferite del tempo presente: la frammentazione 
delle famiglie e della società, le migrazioni, i traumi cau-
sati da guerre e disastri. In questo scenario complesso, 
molti giovani portano addosso sofferenze profonde. Il Si-
stema Preventivo è chiamato a rispondere con un’educa-
zione che sappia prendersi cura. Si è parlato di un’“eco-
nomia della cura”, intesa come paradigma relazionale fon-
dato sull’empatia, la prossimità e l’attenzione all’altro, da 
vivere concretamente nelle opere educative. In questo 
contesto è emersa con forza l’esigenza di abitare con i gio-
vani: non solo operare per loro, ma vivere con loro, condi-
videre la quotidianità, essere presenti con affetto e coe-
renza. Cuore e presenza sono apparsi come i due poli vitali 
della missione salesiana: senza l’uno, l’altro non regge. 

Ampio spazio è stato dato anche alla necessità di aper-
tura al cambiamento. I partecipanti hanno riconosciu-
to l’urgenza di abbandonare modelli educativi non più ef-
ficaci, superare modalità apprese ma ormai inadeguate, e 
rinnovare il modo di pensare e agire. È stata evocata la 
“teoria U”, come stimolo a coltivare un atteggiamento di 
apertura mentale, affettiva e volitiva per leggere i segni 
dei tempi. Si è detto chiaramente: “non possiamo più edu-
care i giovani di oggi con gli strumenti di ieri”. È emersa 
l’importanza di un ascolto attento – sia dei giovani che del-
la realtà – come condizione indispensabile per ogni rin-
novamento educativo. 

In stretta connessione con ciò, il gruppo ha riflettuto 
sulla coerenza del salesiano educatore. I valori fon-
damentali del carisma – accoglienza, spirito di famiglia, 



172

presenza amorevole – devono essere vissuti concretamen-
te, prima ancora che insegnati. È stata condivisa l’espe-
rienza personale di chi si è sentito non accolto nella pro-
pria comunità, sottolineando come non si possa annun-
ciare ai giovani la fraternità se non la si vive tra confra-
telli. Da qui l’invito a ripensare la pedagogia salesiana a 
partire dalla qualità della vita comunitaria.  

Nel corso del confronto è maturata una sintesi simbo-
lica attorno a tre concetti-chiave: spiritualità del cuo-
re, apertura accogliente e coraggio di cambiare. 
Questi sono stati rappresentati in un’immagine evocativa: 
una casa dal cuore aperto, con una porta e una croce al 
centro. Il cuore simboleggia la carità educativa e l’amo-
revolezza, la porta l’inclusione, e la croce la centralità del-
la dimensione spirituale. È stato citato il Global Flouri-
shing Report di Harvard, che evidenzia come la spiritua-
lità e la pratica religiosa abbiano un impatto maggiore sul 
benessere umano rispetto alla sola istruzione. Questo ha 
rafforzato la convinzione che la dimensione spirituale 
debba rimanere un pilastro irrinunciabile dell’educazione 
salesiana. 

Il gruppo ha affrontato anche un nodo delicato: l’oriz-
zonte ultimo dell’educazione salesiana. Don Bosco 
desiderava per i giovani la felicità “nel tempo e nell’eter-
nità”, ma oggi, in contesti secolarizzati o non cristiani, 
parlare di eternità può risultare difficile. Un partecipante 
ha chiesto se stiamo ancora educando in vista di una fe-
licità eterna o ci accontentiamo di risultati immediati. Ha 
notato come pratiche religiose tradizionali – come la pietà, 
la preghiera, i sacramenti – vengano spesso ridotte o na-
scoste, per motivi culturali o di contesto. Tuttavia, se dav-
vero crediamo nella salvezza dei giovani, resta aperta la 
domanda: come mantenere viva questa tensione verso il 



173

“paradiso” senza tradire la realtà presente? Non sono 
emerse risposte definitive, ma la convinzione che il cuore 
missionario del Sistema Preventivo – condurre i giovani 
alla pienezza della vita, anche nella fede – non vada smar-
rito. Anche questo equilibrio delicato fa parte del discer-
nimento che la Famiglia Salesiana in Asia è chiamata a 
portare avanti. 

È emersa una convergenza sulla validità del metodo di 
Don Bosco, ancora oggi efficace nelle scuole e nei centri 
giovanili. In particolare, è stato detto che il suo approccio 
– fondato su ragione, amorevolezza e religione – risponde 
bene al bisogno di accompagnamento dei giovani. In 
India, ad esempio, il metodo è molto apprezzato ed è rite-
nuto un dono per l’educazione. Tuttavia, si è anche rico-
nosciuto che alcune modalità devono essere ripensate. 
Una delle criticità maggiori è lo stile autoritario ancora 
presente in certe opere: l’educatore come figura di potere 
assoluto, che impone e pretende obbedienza. Questo stile 
contrasta con il principio salesiano della fiducia e dello 
spirito di famiglia. È stato quindi proposto di abbandona-
re la pedagogia dell’obbedienza forzata e di promuovere 
una pedagogia della partecipazione, dove il giovane sia 
soggetto attivo. 

Particolare attenzione è stata dedicata all’incultura-
zione. In un continente segnato da una grande pluralità 
religiosa e culturale, dove i cristiani sono spesso minoran-
za, è fondamentale evitare l’imposizione di modelli edu-
cativi occidentali. Una partecipante vietnamita ha affer-
mato che “l’impostazione educativa occidentale non fun-
ziona nel nostro contesto”. Si è ribadita la necessità di tra-
durre il Sistema Preventivo nelle culture locali, va-
lorizzando esperienze analoghe come il modello indiano 
del Gurukula, dove maestro e discepoli condividono la vi-



174

ta. Educare, in questa prospettiva, significa camminare 
insieme. Si è osservato con lucidità: “spesso ciò che fun-
ziona altrove, da noi non funziona”. L’Asia richiede solu-
zioni nate dall’interno, non applicazioni meccaniche di 
schemi esterni. È stato proposto di lavorare su princìpi 
chiari e universali, da declinare con creatività nel proprio 
contesto.  

In questo quadro di pluralità religiosa e culturale, 
la testimonianza personale dell’educatore appare partico-
larmente decisiva. Laddove l’annuncio esplicito della fede 
è ostacolato o impossibile, è la vita stessa dell’educatore a 
diventare la forma più credibile ed efficace di evangeliz-
zazione. In questo senso, si è sviluppata la proposta di una 
“spiritualità olistica”, capace di trasmettere la dimensio-
ne trascendente attraverso valori universali, domande di 
senso e vita comunitaria. Si è affermato che bisogna pas-
sare da un’evangelizzazione verbale a una evangelizzazio-
ne vissuta. 

È stato affrontato anche il tema della formazione dei 
salesiani e degli educatori laici. Il gruppo ha espresso 
preoccupazione per una formazione spesso troppo dele-
gata ai sistemi nazionali, dove il carisma salesiano viene 
trasmesso in modo superficiale, come “gocce di acqua 
sulla rosa”. Si è chiesto di investire nella formazione per-
manente, capace di integrare profondamente il carisma 
con le culture asiatiche. Non si tratta di inventare qual-
cosa di nuovo, ma di riconoscere e valorizzare i semi di 
bene già presenti, mettendoli in dialogo con il patrimonio 
salesiano. 

Un nodo critico riguarda il pilastro della religione. 
In molti contesti asiatici, parlare esplicitamente di Gesù 
o del cristianesimo è impossibile nelle scuole. Il gruppo si 
è interrogato su come trasmettere comunque la dimen-



175

sione spirituale. La risposta è stata una pedagogia fonda-
ta sulla testimonianza: l’educatore comunica attraverso 
ciò che è, non solo attraverso ciò che dice o fa. In ambienti 
religiosamente sensibili, questa “pedagogia dell’essere” 
rappresenta una via autentica per incarnare il Sistema 
Preventivo. 

Il gruppo ha affrontato anche un nodo delicato: l’oriz-
zonte ultimo dell’educazione salesiana. Don Bosco 
desiderava per i giovani la felicità “nel tempo e nell’eter-
nità”, ma oggi, in contesti secolarizzati o non cristiani, 
parlare di eternità può risultare difficile. Un partecipante 
ha chiesto se stiamo ancora educando in vista di una feli-
cità eterna o ci accontentiamo di risultati immediati. Ha 
notato come pratiche religiose tradizionali – come la pietà, 
la preghiera, i sacramenti – vengano spesso ridotte o na-
scoste, per motivi culturali o di contesto. Tuttavia, se dav-
vero crediamo nella salvezza dei giovani, resta aperta la 
domanda: come mantenere viva questa tensione verso il 
“paradiso” senza tradire la realtà presente? Non sono 
emerse risposte definitive, ma la convinzione che il cuore 
missionario del Sistema Preventivo – condurre i giovani 
alla pienezza della vita, anche nella fede – non vada smar-
rito. Anche questo equilibrio delicato fa parte del discer-
nimento che la Famiglia Salesiana in Asia è chiamata a 
portare avanti. 

È emersa con forza la convinzione che l’esperienza 
asiatica possa offrire un contributo originale alla 
riflessione salesiana globale. La naturale convivenza con 
altre fedi, caratteristica di gran parte del continente, può 
arricchire la comprensione del pilastro “religione”, apren-
dolo a una lettura più dialogica e universale. Questo oriz-
zonte, tuttavia, esige coerenza: la comunità educante deve 
testimoniare ciò che annuncia. Come è stato detto, con 



176

franchezza, “non possiamo annunciare il paradiso mentre 
viviamo nell’inferno”. Le comunità salesiane sono chia-
mate a essere luoghi di gioia, fraternità e spiritualità, ani-
mate da una vocazione autentica e consapevole. Educare, 
infatti, è una missione, non solo un mestiere. Per questo 
il gruppo ha invitato a concentrarsi su princìpi ispiratori, 
da incarnare creativamente nei diversi contesti, evitando 
formule preconfezionate. L’Asia ha bisogno di libertà per 
esprimere il carisma salesiano con autenticità e fedeltà. 
Anche questo fa parte del discernimento che la Famiglia 
Salesiana in Asia è chiamata a portare avanti con coraggio 
e umiltà. 

Particolare attenzione è stata dedicata all’in-
culturazione. In un continente segnato da una grande 
pluralità religiosa e culturale, dove i cristiani sono spesso 
minoranza, è fondamentale evitare l’imposizione di mo-
delli educativi occidentali. Una partecipante vietnamita 
ha affermato che “l’impostazione educativa occidentale 
non funziona nel nostro contesto”. Si è ribadita la neces-
sità di tradurre il Sistema Preventivo nelle culture 
locali, valorizzando esperienze analoghe come il modello 
indiano del Gurukula, dove maestro e discepoli condivi-
dono la vita. Educare, in questa prospettiva, significa 
camminare insieme. Si è osservato con lucidità: “spesso 
ciò che funziona altrove, da noi non funziona”. L’Asia ri-
chiede soluzioni nate dall’interno, non applicazioni mec-
caniche di schemi esterni. È stato proposto di lavorare su 
princìpi chiari e universali, da declinare con creatività nel 
proprio contesto.  

In questo quadro di pluralità religiosa e cultu-
rale, la testimonianza personale dell’educatore appare 
particolarmente decisiva. Laddove l’annuncio esplicito 
della fede è ostacolato o impossibile, è la vita stessa del-



177

l’educatore a diventare la forma più credibile ed efficace 
di evangelizzazione. In questo senso, si è sviluppata la 
proposta di una “spiritualità olistica”, capace di trasmet-
tere la dimensione trascendente attraverso valori univer-
sali, domande di senso e vita comunitaria. Si è affermato 
che bisogna passare da un’evangelizzazione verbale a una 
evangelizzazione vissuta. 

È stato affrontato anche il tema della formazione dei 
salesiani e degli educatori laici. Il gruppo ha espresso 
preoccupazione per una formazione spesso troppo dele-
gata ai sistemi nazionali, dove il carisma salesiano viene 
trasmesso in modo superficiale, come “gocce di acqua 
sulla rosa”. Si è chiesto di investire nella formazione per-
manente, capace di integrare profondamente il carisma 
con le culture asiatiche. Non si tratta di inventare qual-
cosa di nuovo, ma di riconoscere e valorizzare i semi di 
bene già presenti, mettendoli in dialogo con il patrimonio 
salesiano. 

Un nodo critico riguarda il pilastro della religione. 
In molti contesti asiatici, parlare esplicitamente di Gesù 
o del cristianesimo è impossibile nelle scuole. Il gruppo  
si è interrogato su come trasmettere comunque la di -
mensione spirituale. La risposta è stata una pedagogia 
fondata sulla testimonianza: l’educatore comunica attra-
verso ciò che è, non solo attraverso ciò che dice o fa. In 
ambienti religiosamente sensibili, questa “pedagogia 
dell’essere” rappresenta una via autentica per incarnare 
il Sistema Preventivo. 

Il gruppo ha affrontato anche un nodo delicato: l’oriz-
zonte ultimo dell’educazione salesiana. Don Bosco 
desiderava per i giovani la felicità “nel tempo e nell’eterni-
tà”, ma oggi, in contesti secolarizzati o non cristiani, par-
lare di eternità può risultare difficile. Un partecipante ha 



178

chiesto se stiamo ancora educando in vista di una felicità 
eterna o ci accontentiamo di risultati immediati. Ha notato 
come pratiche religiose tradizionali – come la pietà, la pre-
ghiera, i sacramenti – vengano spesso ridotte o nascoste, 
per motivi culturali o di contesto. Tuttavia, se davvero cre-
diamo nella salvezza dei giovani, resta aperta la domanda: 
come mantenere viva questa tensione verso il “paradiso” 
senza tradire la realtà presente? Non sono emerse risposte 
definitive, ma la convinzione che il cuore missionario del 
Sistema Preventivo – condurre i giovani alla pienezza della 
vita, anche nella fede – non vada smarrito. Anche questo 
equilibrio delicato fa parte del discernimento che la Fami-
glia Salesiana in Asia è chiamata a portare avanti. 

È emersa con forza la convinzione che l’esperienza 
asiatica possa offrire un contributo originale alla 
riflessione salesiana globale. La naturale convivenza con 
altre fedi, caratteristica di gran parte del continente, può 
arricchire la comprensione del pilastro “religione”, apren-
dolo a una lettura più dialogica e universale. Questo oriz-
zonte, tuttavia, esige coerenza: la comunità educante deve 
testimoniare ciò che annuncia. Come è stato detto, con 
franchezza, “non possiamo annunciare il paradiso mentre 
viviamo nell’inferno”. Le comunità salesiane sono chia-
mate a essere luoghi di gioia, fraternità e spiritualità, ani-
mate da una vocazione autentica e consapevole. Educare, 
infatti, è una missione, non solo un mestiere. Per questo 
il gruppo ha invitato a concentrarsi su princìpi ispiratori, 
da incarnare creativamente nei diversi contesti, evitando 
formule preconfezionate. L’Asia ha bisogno di libertà per 
esprimere il carisma salesiano con autenticità e fedeltà. 
Anche questo fa parte del discernimento che la Famiglia 
Salesiana in Asia è chiamata a portare avanti con coraggio 
e umiltà. 



179

5. Risonanze salesiane dall’America 

Il gruppo dell’America è stato facilitato da Patricia Parraguez 
Núñez e Óscar Emilio Lozano Ríos 

 
Nel quadro delle riflessioni emerse durante il semina-

rio, il contributo del gruppo dell’America Latina si è fo-
calizzato sull’analisi dell’interazione tra le prospettive 
teoriche proposte e le sfide educative specifiche del conti-
nente, nella prospettiva di una rilettura dinamica del ca-
risma salesiano. Tale processo interpretativo si è svilup-
pato alla luce delle trasformazioni sociali e culturali in at-
to, con particolare attenzione alle potenzialità del Siste-
ma Preventivo, inteso come risposta viva e gene-
rativa ai bisogni dei giovani latinoamericani, ca-
pace di coniugare fedeltà alla tradizione e apertura al 
cambiamento. 

All’interno del confronto è emersa con forza l’impor-
tanza dell’educazione al carattere come punto di in-
contro tra riflessione teorica e prassi quotidiana. Un’in-
segnante ha evidenziato come gli interventi ascoltati ab-
biano “aiutato a fare un collegamento... con quello che si-
gnifica questo sviluppo dell’educazione al carattere”, sot-
tolineando la sfida di tradurre tali riflessioni nella prati-
ca, in particolare attraverso il coinvolgimento dei colla-
boratori laici. Un altro partecipante ha ribadito la neces-
sità di un impegno più strutturato nella formazione so-
cio-politica dei giovani, affermando che i salesiani 
hanno “un debito verso la formazione del buon cittadino, 
dell’onesto cittadino fin dai primi gradi di scuola, e segna-
lando la mancanza di percorsi sistematici a questo scopo 
in molti contesti latinoamericani”. 

Una delle risonanze più forti emerse dal confronto ri-
guarda la valorizzazione delle virtù dell’educatore 



180

e della relazione educativa come spazio etico e tra-
sformativo. Un relatore ha ribadito quanto sia limitante 
ridurre la pedagogia a semplici competenze tecniche, evi-
denziando che senza una solida dimensione morale la pro-
posta educativa si svuota. In questo senso, Don Bosco è 
stato indicato come riferimento di una “visione profonda-
mente etica e... metaetica religiosa” dell’educazione, dove 
le virtù personali dell’educatore precedono ogni metodo-
logia. È stata così ribadita la forza della presenza salesia-
na, intesa come presenza attiva, intenzionale e trasfor-
mativa tra i giovani. 

Con pari rilievo sono state richiamate prassi fonda-
mentali come l’ospitalità e l’accoglienza, considerate 
pilastri del Sistema Preventivo e oggi da “aggiornare” al-
la luce delle nuove sfide, come sottolineato da un parteci-
pante: “Mi hanno colpito queste due prassi: accoglienza, 
ospitalità e anche trasformazione”. Tali dinamiche si in-
trecciano con il tema della trasformazione personale, ri-
conosciuta come elemento chiave della fedeltà al carisma 
salesiano. 

Un ulteriore ambito di riflessione ha riguardato lo sce-
nario culturale in cui operano oggi le presenze salesiane, 
segnato da un diffuso smarrimento morale giovanile. 
Diversi interventi hanno messo in evidenza come la po-
stmodernità, caratterizzata dal rifiuto dei metaracconti, 
generi nei giovani relativismo e frammentazione. Un par-
tecipante ha osservato: “Mettono una cosa qua, un’altra 
là... [li] stiamo disperdendo”. In questo contesto, la peda-
gogia salesiana è stata proposta come strumento per ri-
costruire un orizzonte narrativo: l’educazione può diven-
tare “riscatto del metaracconto”, offrendo una visione di 
senso capace di orientare la vita. 

È stato infine affrontato il tema del male percepito 



181

dai giovani, richiamando la riflessione della prof.ssa  
Morelli sul “disumano” presente in ciascuno. Di fronte  
a questa realtà, si è riaffermata la necessità di un’edu -
cazione che tocchi la dimensione etica e spirituale del-
l’educando: accompagnare i giovani nel confronto con il 
limite e con la sofferenza è oggi parte integrante della mis-
sione salesiana. 

Un ambito particolarmente discusso ha riguardato le 
applicazioni concrete del Sistema Preventivo, con parti-
colare attenzione al ruolo dell’educatore. È stato più 
volte sottolineato che la formazione e la testimonianza 
personale degli educatori rappresentano un elemento de-
cisivo dell’azione salesiana. Se il docente comunica solo 
contenuti, senza trasmettere chi è realmente, l’azione 
educativa si svuota del suo valore aggiunto. Un relatore 
ha ammesso: “Si trasmette bene un contenuto ma non si 
trasmette quel valore aggiunto che noi cerchiamo di tra-
smettere”. Ne deriva l’urgenza di promuovere un cammi-
no di autoformazione continua, insieme a un attento di-
scernimento nella scelta degli educatori, affinché possano 
vivere e testimoniare in modo libero e coerente la propria 
identità, anche religiosa. 

In questa prospettiva si è ribadita l’importanza di in-
tegrare formazione teorica e pratica, mantenendo 
sempre al centro la persona. La testimonianza personale 
deve precedere la trasmissione di nozioni. A ciò si collega 
un’altra dimensione ritenuta fondamentale: il valore for-
mativo dell’esperienza. L’educazione salesiana è stata de-
finita una vera pedagogia dell’esperienza, che richie-
de di proporre agli studenti attività concrete – come ser-
vice learning e iniziative extracurricolari – seguite da mo-
menti di riflessione, per favorire il trasferimento esisten-
ziale alla vita quotidiana. 



182

L’attenzione si è poi concentrata sul contesto speci-
fico dell’America Latina, con l’obiettivo di compren-
dere come il Sistema Preventivo possa rispondere in modo 
efficace alle sfide socio-culturali regionali, evidenziando 
al contempo gli elementi da valorizzare e quelli da ripen-
sare. Tra le questioni più urgenti è emersa la diffusa in-
stabilità familiare e sociale. In molti Paesi del conti-
nente, le famiglie stabili rappresentano ormai una mino-
ranza e numerose situazioni sono segnate da frammenta-
zione e discontinuità. Questo scenario rende più comples-
so il compito educativo: i giovani spesso non ricevono mes-
saggi coerenti in ambito domestico, e la scuola deve col-
mare un vuoto emozionale che ostacola la crescita inte-
grale. Di fronte a questa realtà, è stato indicato come prio-
ritario rivedere il ruolo della famiglia nella missione sale-
siana, elaborando nuove modalità di accompagnamento 
capaci di coinvolgere attivamente i genitori e formarli co-
me co-protagonisti del processo educativo. 

Un altro fronte critico riguarda la fragilità struttu-
rale delle istituzioni educative salesiane. In molti 
Paesi dell’America Latina, le scuole salesiane operano co-
me enti privati, spesso senza alcun sostegno pubblico, e 
faticano a trattenere personale qualificato. Quando un in-
segnante riceve condizioni migliori altrove, è costretto ad 
andarsene, vanificando anni di formazione e investimen-
to. A ciò si sommano i frequenti effetti destabilizzanti le-
gati a crisi economiche e instabilità politica. 

In risposta a queste difficoltà, sono state valorizzate 
alcune esperienze virtuose di collaborazione in re-
te. In Brasile, ad esempio, una rete di scuole e centri for-
mativi consente di accedere a finanziamenti condivisi per 
realizzare progetti sociali comuni. Questo approccio è sta-
to riconosciuto come antidoto all’assistenzialismo, perché 



183

promuove sviluppo locale sostenibile attraverso iniziative 
come istruzione tecnica, oratori, centri di accoglienza, 
senza alimentare la dipendenza da aiuti esterni. È stato 
inoltre apprezzato il modo in cui in diversi Paesi le opere 
salesiane hanno intessuto collaborazioni con istituzioni 
pubbliche e organizzazioni civili, favorendo modelli di re-
sponsabilità condivisa invece di semplici interventi cari-
tatevoli. 

È inoltre riemersa con forza la necessità di ripensare 
i contenuti educativi da promuovere nel Sistema Pre-
ventivo latinoamericano. In linea con l’orientamento tra-
dizionale salesiano, i partecipanti hanno sottolineato l’im-
portanza di formare esplicitamente e sistematicamente il 
“buon cristiano e onesto cittadino”. Si è ritenuto fonda-
mentale tradurre questo ideale in itinerari concreti, con 
metodologie capaci di trasmettere valori quali onestà, de-
mocrazia e impegno civico fin dalla prima infanzia, costi-
tuendo l’ossatura del percorso educativo. In tale prospet-
tiva, è stata richiamata la pedagogia attiva, ispirata al ser-
vice learning proposto durante il seminario, come stru-
mento efficace per collegare il curriculum scolastico a 
esperienze sociali reali. 

Al contempo, si è ribadito che la formazione degli edu-
catori salesiani non può prescindere dalla dimensione 
carismatica e spirituale. Molti partecipanti hanno 
espresso il desiderio di rafforzare la propria identità sa-
lesiana personale, ad esempio attraverso ritiri spiritua-
li o materiali formativi su Don Bosco, affinché lo stile edu-
cativo – eucaristico, oratoriano – risulti autentico e inci-
sivo nella pratica quotidiana. 

Il confronto ha portato anche a considerazioni critiche 
su alcune tendenze interne alla Famiglia Salesiana.  
È stato osservato che, in alcuni contesti latinoamericani, 



184

i Salesiani e le Figlie di Maria Ausiliatrice rischiano  
di assumere un atteggiamento autoreferenziale, tra-
scurando il valore del confronto con altre esperienze  
educative. “Non siamo la voce unica dell’educazione cat-
tolica latinoamericana”, ha affermato uno dei parteci-
panti. Da qui l’invito a favorire dialoghi interistituzionali 
e interculturali, uscendo dai propri circuiti consolidati 
per confrontarsi con realtà diverse, nell’ottica di un ar -
ric chimento reciproco. 

Infine, è stato evidenziato il tema emergente della mi-
grazione giovanile forzata: numerosi giovani in tran-
sito tra Paesi latinoamericani o diretti verso gli Stati Uniti 
– come quelli provenienti da Haiti, Cuba o America Cen-
trale – vivono in condizioni di precarietà educativa e af-
fettiva. Il gruppo ha riconosciuto la necessità di una 
risposta educativa adeguata: la Comunità Salesiana è 
chiamata a offrire accoglienza e accompagnamento a que-
sti ragazzi “in transito”, ponendo attenzione non solo al-
l’assistenza, ma anche a proposte formative significative 
e generative. 

In conclusione, le riflessioni emerse testimoniano una 
profonda consapevolezza delle sfide che il carisma sale-
siano incontra oggi nel contesto latinoamericano. Se da 
un lato il Sistema Preventivo continua a essere ricono-
sciuto per i suoi punti di forza – presenza educativa, spi-
rito di famiglia, accoglienza – dall’altro emergono con 
chiarezza ambiti da rinnovare: la strutturazione di 
percorsi etico-civici, la formazione continua degli educa-
tori, l’apertura verso nuove alleanze educative e sociali. 
La varietà e ricchezza dei contributi – anche nelle loro dif-
ferenze culturali o prospettiche – conferma l’attualità del 
carisma salesiano e la necessità di continuare un cammi-
no condiviso di riflessione, adattamento e innovazione.



185

Presentazione ...................................................................................................       3 
 

L’EDUCAZIONE DEL CARATTERE ALLA LUCE  
DEI TRE MOVIMENTI DELL’ESISTENZA 
Andrej RAJSKÝ.........................................................................................................       9 

1.  Introduzione ..............................................................................................       9 
2.  “Tre movimenti vitali” di Jan Patočka ..............     10 
    2.1 Il movimento di radicamento e accettazione ...     12 
    2.2 Il movimento di riproduzione e conservazione         13 
    2.3 Il movimento di apertura e verità................................     15 
3.  Perché tralasciare il modello cognitivistico- 
    sviluppista .....................................................................................................     18 
4.  Virtù maestre: phronesis e philia ..............................     23 
    4.1 Phronesis .................................................................................................     24 
    4.2 Philia............................................................................................................     25 
5.  Movimento pedagogico in forte crescita del - 
    l’educazione del carattere.....................................................     32 
6.  I tre movimenti e l’educazione del carattere 
    – i ruoli ................................................................................................................     40 
7.  Sommario........................................................................................................     41 
 
ABITARE LA TERRA: PAURE E SPERANZE.  
COSTRUIRE UN FUTURO SOLIDALE  
ATTRAVERSANDO LE SFIDE DEL NOSTRO 
TEMPO MULTICULTURALE 
Alessandra MORELLI ........................................................................................     43 

1.  Introduzione ..............................................................................................     43 
2.  Il mio vivere nella follia della violenza e 

dei conflitti. Il mio sguardo dal margine.  
    L’incontro con l’umano che altri scartano ..     48 
3.  Un pianeta sconnesso e travolto dal mito 
    della guerra .................................................................................................     50 

INDICE



186

4.  Le sfide del nostro tempo .......................................................     52 
5.  L’etica della parola, fondamento dell’agire 
    con rispetto ..................................................................................................     54 
6.  Persone in fuga, Persone fuori luogo ..................     55 
7.  Frammentazione e sconnessione ...............................     58 
8.  La crepa della solidarietà ......................................................     60 
9.  Elementi di mediazione per riscoprire sen-

timenti di appartenenza a una medesima 
    umanità ..............................................................................................................     61 
10. Politica e spiritualità .................................................................     62 
11. L’ economia della cura come nuovo para- 
11. digma di conversione di civiltà ..................................     62 
 
 
IL SISTEMA PREVENTIVO. APPROFONDIMENTI  
CONTEMPORANEI DAL PUNTO DI VISTA 
DEL COACHING E DELLA PSICOTERAPIA 
Jack FINNEGAN .......................................................................................................     67 

1.  Introduzione ..............................................................................................     67 
2.  Il Sistema Preventivo  
    e le Terapie Psicologiche ..........................................................  
    2.1 Il primo pilastro del sistema preventivo: 
    2.1 ragione e ragionevolezza ........................................................     71 
    2.2 Il secondo pilastro: religione e spiritualità.......     74 
    2.3 Il terzo pilastro: Amorevolezza e psicologia 
    2.3 positiva .......................................................................................................     76 
3.  Il Sistema Preventivo attraverso la lente 
    della psicologia contemplativa......................................     79 
4.  Vedere il Sistema Preventivo attraverso la 
    lente di altre teorie ..........................................................................     88 
5.  Mentoring e coaching ...................................................................     93 
6.  La “Teoria U” di Otto Scharmer ..................................     96 
7.  La Grazia dell’Unità – La non dualità cristiana 
     – Il sé non separato – e il Sistema Preventivo   101 
8.  Verso una conclusione: Vivere il mistero 
    della Presenza .........................................................................................   103 

68



187

GIOVANI, COMPETENZE E IL MONDO 
DEL LAVORO 
Paolo ZUBELLI ..........................................................................................................   107 

1.  Introduzione ..............................................................................................   107 
2.  Il concetto di competenza .....................................................   108 
3.  I tre saperi e le loro dinamiche .....................................   108 
4.  Hard vs Soft .................................................................................................   110 
5.  Generazione scroll ............................................................................   113 
6.  Insegnare le soft skills ................................................................   115 
7.  Bilancio delle competenze....................................................   116 
8.  Conclusioni ..................................................................................................   116 
 
 
LA PEDAGOGIA (DEL) DIGITALE. FIGURE,  
DINAMICHE, ANTROPOLOGIA 
Pier Cesare RIVOLTELLA...............................................................................   119 

1.  Esiste una pedagogia digitale? ......................................   119 
    1.1 Il digitale e lo specifico della pedagogia ..............   120 
    1.2 Il digitale e le pratiche didattiche ...............................   123 
    1.3 Il digitale e il pensiero critico...........................................   126 
2.  La didattica digitale tra personalizzazione  
    e rischio di autoistruzione ...................................................   129
    2.1 Tra personalizzazione  

e derive autoistruzionali............................................................     129 
    2.2 Il valore della moderazione online e la figura 
    2.2 del tutor .....................................................................................................   133 
3.  Comunicare o trasmettere? ................................................   135 
4.  Il digitale come infrastruttura della relazione. 
     Verso un’antropologia educativa relazionale   139 
5.  Conclusione: il digitale come alleato del 
    sistema preventivo ...........................................................................   142 



188

GLI STIMOLI SALESIANI E INTER- 
CULTURALI DEI GRUPPI DI DIALOGO 
Michal VOJTÁŠ e Magna Mayela MARTÍNEZ JIMÉNEZ....   145 

1.  Risonanze salesiane dall’Italia ......................................   148 
2.  Risonanze salesiane dall’Europa nord ..............   157 
3.  Risonanze salesiane dall’Africa....................................   164 
4.  Risonanze salesiane dell’Asia ..........................................   170 
5.  Risonanze salesiane dall’America ............................   179 
 
 
Indice .............................................................................................................................   185




